

# 关于当前佛教界 几个思想理论问题的反思

陈星桥

# 三、关于"佛教是文化"的反思

清末之际,佛教衰败至极,几乎被时人视为民俗信仰和僧人谋生的工具。"五·四"运动以来,中国的传统文化受到人们的空前质疑,不仅打倒孔家店的呼声四起,而且佛教、道教多被贬斥为封建迷信,反动统治阶级利用的愚民工具,保守势力与落后习俗的代表,阻碍中华民族发展的绊脚石,似乎百弊而无一利,革命者不仅大兴庙产兴学之议,而且有"人其人,火其庐"之势。正是在这种舆论、思潮和佛教危机的形势下,一些社会贤达和有识之士竭力寻找佛教的历史与文化价值,试图重新定义佛教,以为佛教开辟一线生机。

有的说"佛教是宗教",应受《宪法》有关公民宗教信仰自由条款的保护;或说"佛教是无神论"、"佛教非宗教",不同于一般宗教,更非封建迷信;或说"佛教是哲党、",因它有着完整的哲理和思辩体系,是人类智慧

的结晶; 或说" 佛教是文化", 因它有着深厚的历史文化价值, 是人类宝贵的精神财富; 或说" 佛教是科学", 因它缘起性空的理论以及在许多微观和宏观方面的论述, 与科学并不矛盾, 不会过时; 或说" 佛教是教育", 具有丰富的伦理道德和文化艺术内涵, 富于教化功能, 是佛陀对于九法界众生的教育; 或说" 佛教非科学、非哲学、非宗教, 亦科学、亦哲学、亦宗教", 因为佛教兼具宗教、哲学、科学等方面的内容, 但从任何一个方面都无法" 窥一斑而见全豹", 还不如说" 佛教就是佛教", 等等。

于是近百年来关于佛教是什么、不是什么, 政教学三界常常争论不休, 至今仍然莫衷一是, 令人不由联想到佛教著名的"盲人摸象"的典故。笔者在这里毫无贬低这些论断的意思, 客观地说, 上述种种观点都有一定的道理, 它们为增进世人对佛教的理解和认识, 尤其是使佛教得以劫后重生, 做出了相当的贡献。

但应当指出,上述种种论断或提法,是某些特殊的人在特定的时间和社会背景下提出来的,具有一定的局限性、片面性。如果人们对这些提法产生的因缘缺乏了解,对它们的局限性、片面性没有清醒的认识,随心所欲地滥用,甚至加以泛化,不仅有违于当初提出这些论点之人的良苦用心,严重误导人们对佛教的认识,而且也会遭致相关的佛教界、科学界、教育界、哲学界甚至文化界的反感!限于篇幅,下面仅以影响最为广泛、也最著名的"佛教是文化"这一提法为例,略作解析,希望能澄清时下围绕这一问题出现的错误认识,避免造成思想和行为的混乱。

### (一)"文化"的概念与基本特征

在解析"佛教是文化"之前,我们首先得了解"文化"是什么?这个人人看起来似乎耳熟能详的问题,由于其语意的丰富性,多年来文化学者、人类学家、哲学家、社会学家、考古学家是众说纷纭。据说现在世界上关于文化的定义就多达数百种。

在汉语中,"文化"的意识至少在周代即已出现, 但作为一个词汇,最早见之于刘向《说苑·指武篇》: "圣人之治天下, 先文德而后武力。凡武之兴, 为不服 也: 文化不改, 然后加诛。"后来, 南齐王融在《三月三 日曲水诗序》中写道:"设神理以景俗, 敷文化以柔 道。 "从这两个最古老的用法上看, 中国关于" 文化 "的 概念是与武力征服相对的"文治和教化"的意思。它既 是一个动词, 又是一个名词, 反映的是统治阶级的社 会意识形态,包括与之相适应的典章制度和组织机 构。中国历来就是一个特别重视伦理道德和文化教育 的国度,因此"文化"一词,在中国是带有价值的肯定 和取向性的。在当代,"文化"通常特指文学、艺术等载 体或文化的表现形式,为此政府有文化部的设立。通 俗来说,"文化"也泛指一般知识,如说"有文化"、"文 化水平"等。可见在中国古代和一般民众话语中,"文 化"一词是偏于褒意的。

近代,日本学者始用"文化"迻译英语的"culture"。据英国文化史学者威廉斯(Raymond Williams)考证,

从 18 世纪末开始, 西方语言中的" culture "一词的词义 与用法发生了重大变化。他说:"在这个时期以前,文 化一词主要指'自然成长的倾向'以及——根据类 比——人的培养过程。但是到了19世纪,后面这种文 化作为培养某种东西的用法发生了变化, 文化本身变 成了某种东西。它首先是用来指'心灵的某种状态或 习惯,与人类完善的思想具有密切的关系。其后又用 来指'一个社会整体中知识发展的一般状态'。再后是 表示'各类艺术的总体'。最后,到19世纪末,文化开 始意指'一种物质上、知识上和精神上的整体生活方 式 '。 "( Raymond Williams 《文化与社会: 1780- 1950 》, pXVI, 引自韦森《文化与秩序》, 上海人民出版社, 2003 年版, 第9页) 就西方而言, 基本能够达成共识的, 在 最宽泛的意义上, 文化指特定民族的生活方式。西方 著名哲学家泰勒(Tylor)就曾把文化定义为:"一种复杂 丛结之全体。这种复杂丛结之全体包括知识、信仰、艺 术、法律、道德、风俗、以及任何其它的人所获得的才 能和习惯。这里所说的人,是指社会的每一个分子而 言。"这种定义如同其它社会学家对文化的定义一样, 都是把文化解释为人类知识的总集。在这里,"文化" 是中性的,如某些人所譬喻的那样,文化犹如一个筐, 人类所有的东西都可以装。目前这种定义已为世界各 国广泛接受。新编《汉语大词典》也将"文化"定义为: "人们在社会历史实践过程中所创造的物质财富和精 神财富的总和。特指精神财富,如教育、科学、文艺 等。"(第6卷第1515页)

在文化的定义和对其本质的认识上, 马克思主义经典作家有过重要论述。早在 19 世纪 40 年代, 马克思、恩格斯就在《德意志意识形态》中提出文化起源于人类物质生产活动的思想。1876 年, 恩格斯在《劳动在从猿到人转变过程中的作用》中, 指出文化作为意识形态, 借助于意识和语言而存在, 文化是人类特有的现象和符号系统, 文化就是人化, 人的对象化或对象的人化, 起源于人类劳动。列宁则主要从精神的角度探讨文化, 论述了文化的阶级性。毛泽东认真分析和

总结中西文化、新学旧学之争的过程及其因缘,在肯定以新学、西学为基本内容的资产阶级民主主义文化积极作用的同时,对帝国主义文化和封建主义文化作了断然的否定,提出了无产阶级领导的反帝反封建的新民主主义文化的主张。可以说,马克思主义的文化论根植于唯物主义世界观,而随着革命斗争的日趋激烈,"文化"便被涂上了浓厚的"阶级"色彩,这对我国文化界乃至各个领域都产生了巨大的影响。

仅从以上列举的几个有关文化的定义和性质的 观点来看,"文化"是一个历史的、动态的、复杂的、内 容庞大的概念,因此要准确回答"文化是什么"的问 题,是很困难的。于是人们进一步将文化的表现划分 为两大特征:

一是文化的层次性特征, 即一个民族展示和显现 文化的结构特征。我国著名历史学家庞朴先生在其 《文化的民族性与时代性》(中国和平出版社 1988 年 版) 中提出: 作为一个立体的系统, 文化可分成三个层 次: 一是外层——物质层: 二是里层——心理层, 包括 价值理念、思维方式、表达方式、信仰等; 三是中间层, 即心物结合的一层,一切"心"的产品以及一切外物中 所蕴涵的人的思想,都包括在这一层中。中间层还有 人类精神产品的非物质形式的对象化,如教育制度、 政治制度、法律制度,是人类社会的客观存在。张岱年 等在《中国文化与文化论争》(中国人民大学出版社 1990年版)中提文化三层次:思想层次、物的层次、制 度层次。汪澍白先生在《二十世纪中国文化史论》(中 国青年出版社 1999 年版) 中表述为: 器物层面、制度 层面、精神层面。外国文献中提文化三个层次是文化 生态学创始人斯图尔德的学生马文·哈里斯(M.Harris),他将文化分为三个层面:基础、结构、上层建筑。

二是文化的多样性特征。文化不仅内容上是多样的,形式上也是。无论古代文化还是现代文化,官方文化还是民间文化,精英文化还是大众文化,都有丰富的形式。在社会生活的方方面面,文化渗透其中,宗教、伦理道德、政治、军事、文学、艺术、教育、科技等活

动,都是典型的重大的文化表现形式。而文学与艺术, 又有着无限丰富的表现形式:诸如神话、诗歌、戏剧、 曲艺、音乐、书画、雕塑、影视等。还有大量的特殊文化 表现形式,如:饮食文化、花鸟文化、体育文化、酒文 化、茶文化、丧葬及婚嫁文化、居住文化、园林文化、建 筑文化、网络文化、科技文化、服饰文化、节日文化、武 术文化等。

显然,无论从哪方面说,宗教都是一种文化,她涵盖了文化的三个层次,而且具有丰富的表现形式。从 人类文化的发展史来看,宗教是各个民族、各个国家的文化之根、文化之源、文化之母、文化之魂。

### (二)" 佛法 "、" 佛教 "、" 佛教文化 "的界定

现代社会要求撰写文章和讲话,论点鲜明,概念清晰,论证严谨,符合逻辑,以避免笼统、模糊造成概念的混淆与思想的混乱。不过有许多概念的内涵与外延是不断变动、相互交涉的,在不同的时空背景下自有不同的诠释。特别是象"文化"这类大的概念,要给出统一的准确的定义是比较困难的,"佛法"、"佛教"、"佛教文化"的概念也是这样,它们的内涵与外延相互交涉,当今许多人在运用过程中混淆不清,很容易造成人们的思想混乱。为了下面叙述的方便,有必要先对它们作一简要的界定。

"佛教"有狭义与广义之分。狭义的"佛教"特指佛陀的身教言教,传达的是佛教解脱生死痛苦和众生身心烦恼的思想理论与修行方法,简称"佛法",其内涵偏于佛教的义理层面和精神层面,其外延按佛教的说法,遍于所有领域,如《金刚经》所谓"一切法皆是佛法"。广义的"佛教"则包括佛教的教主、教典、教义、教团、教规等,这些也是构成宗教的基本要素,所以社会通常将佛教定义为一种宗教。

至于"佛教文化",亦有广狭之分。狭义的佛教文化特指佛教的表现形式或载体,以及受佛教影响的各种文化形态。广义的佛教文化则还应包括佛教和佛法本身,诸如佛教的思想、哲学、典章制度和佛教的文学、艺术表现形式,以及在佛教影响下的政治、经济、

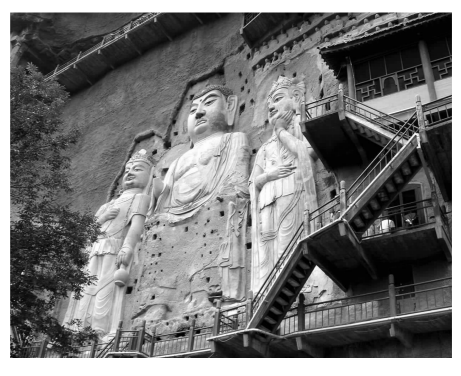
文化制度以及伦理道德、教育、民俗等,都可称之为佛教文化,还包括大量的特殊文化表现形式,如佛教饮食文化、佛教茶文化、佛教丧文化、佛教。 丧葬文化、佛教园林文化、佛教建筑文化、佛教服饰文化、佛教节日文化等等。

(三)" 佛教是文化 "提出的因 缘与深刻内涵

从前面的介绍可知,"文化"是一个涵盖面极广、近乎中性的概念,而且众说纷纭,不仅人世间真善美的东西是文化,假丑恶的东西也是文化,不仅宗教可说是

文化,迷信、邪教也可说是文化,至少可说是一类文化现象。这样看来,"佛教是文化"就不过是一个常识性的极为普通的命题,不足以说明和反映佛教的本质特色和其不朽的价值所在。既然如此,为什么二十多年来,这一命题能为大陆佛教界、文化界甚至政界的许多人大为赞赏,并产生巨大的影响呢?要回答这个问题,就必须了解当年提出"佛教是文化"这一命题的时代背景与其中"文化"的涵义。

最早将佛教与文化联系在一起的是毛泽东。据毛泽东的卫士李银桥著书回忆,毛泽东在延安时,有一天和李银桥出去散步。毛泽东说:"我们去看看寺庙,好吗?"李银桥说:"有什么看头,都是些迷信。"毛泽东说:"片面,片面,那是文化,懂吗?那是名胜古迹,是历史文化遗产。"毛泽东对包括佛教在内的传统文化的修养是很深的,他在这里所说的"文化",我理解应当用前述汉语中的"文治与教化"和"知识"来定义。在毛泽东看来,佛教不同于愚昧的迷信,它是人类创造的共同财富。从有关资料来看,毛泽东将佛教与文化联系在一起予以肯定,绝不是偶然的。据湖南人民出版社出版、王兴国著《毛泽东与佛教》一书披露,毛泽东少年时期即随母亲信奉佛教,成年后对《华严经》、《金



刚经》、《六祖坛经》等经论都有过一定的研究,颇为认 同佛教缘起性空和慈悲、平等的教义。 如他 1917 年 8 月 23 日在致黎锦熙的信中说:"君子当存慈悲之心以 救小人......若以慈悲为心,由此小人者,吾同服也,吾 宇宙之一体也":在1919年10月写的《祭母文》中说: "吾母高风,首推博爱,远近亲疏,一皆覆载",建国后, 毛泽东曾对达赖喇嘛说:"我们再把眼光放大,要把中 国、把世界搞好,佛教教义就有这个思想。佛教的创始 人释迦牟尼主张普渡众生,是代表当时在印度受压抑 的人讲话。为了免除众生的痛苦,他不当王子,出家创 立佛教。因此, 信佛教的人和我们共产党人合作, 在为 众生即人民群众解除压迫的痛苦这一点上是共同 的";毛泽东在一次广东省的常委会上,他问在座的: "你们知不知道,你们广州在唐代时出了一个唯心主 义哲学家六祖慧能,他是一个大老粗,没文化,他的 《六祖坛经》是非常深刻的。你们应该向六祖学习": 1958年8月21日,毛泽东在中央政治局北戴河扩大 会议上的讲话中谈到慧能时说:"主张一切皆空,这是 彻底的唯心论,但他突出了主观能动性,在中国哲学 史上是一个大跃进";毛泽东主张共产党人研究佛教 经典,他说:"世界上那么多的人信教,我们不懂宗教。

我赞成一些共产主义者研究各种宗教的经典,研究佛 教、伊斯兰教、耶稣教等等的经典。因为这是个群众问 题, 群众中有那么多人信教, 我们要做群众的工作, 我 们却不懂宗教,只红不专,是不行的"(1964年对班禅 的谈话)。在有关毛泽东读书的记载中,他常常把《金 刚经》、《六祖坛经》、老子的《道德经》放在手头,作为 他常常翻阅的读本。他的许多讲话和文章常应用佛教 或与佛教有关的成语、典故,因而使之文采斐然。如在 《毛泽东选集》中可看到"一知半解"、"做一天和尚撞 一天钟"、"在劫难逃"、"口头禅"、"空中楼阁"、"五体 投地 "、" 大慈大悲救苦救难 "、" 放下屠刀, 立地成佛 "、 "回头是岸"、"三灾八难"、"无事不登三宝殿"等等,均 是引自佛经和佛教典故。可见毛泽东研究佛教经典达 到一定深度,应用起来是得心应手,运用自如。可惜在 片面强调马克思主义关于"宗教是人民的鸦片"等观 念的影响下,在以阶级斗争为纲的年代里,毛泽东有 关寺庙(佛教)是文化的正面的论述,往往被当作统战 的权宜之谈。何况绝大多数人只是在 1980 年代以后 才有所了解,因而这些论述未能使佛教在各种政治运 动中幸免于难。

直接提出"佛教是文化"的是著名的社会活动家、宗教领袖、诗人、书法家赵朴初居士。赵朴初居士提出这一命题,不仅有着复杂的时代背景,而且在认识上要深刻得多。

赵朴初出身书香世家,从少年时代即信奉佛教,青年时期追随于圆瑛法师、关絅之等高僧大德,在中国佛教会中担任主任秘书。同时,他忧国忧民,与革命人士过从甚密,以至有"红色和尚"之称。新中国建立后,赵朴初居士与巨赞法师一道作为佛教界的代表参加了第一届中国人民政治协商会议,还在政府中担任了一定的要职。1953年他与圆瑛法师等二十几位高僧大德发起成立中国佛教协会,并当选副会长兼秘书长。在他主持工作期间,热心提倡人间佛教思想,发扬中国佛教"农禅并重"、"学术研究"、"国际佛教友好交往"的优良传统。在佛教学术研究方面,典型的事例是

于上世纪 50 年代组织专家学者发掘、整理、研究《房山石经》,以及组织佛教学者为在斯里兰卡编辑的佛教百科全书撰稿达 400 多篇。同时,他在各种场合发表讲话或撰写文章,积极宣传佛教的优秀文化,希望通过突出佛教的文化价值,缓和严峻的政治斗争对佛教和佛教文物造成的冲击和破坏,作出了相当的贡献。

1976年"文革"浩劫结束,尤其是 1979年中共十 一届三中全会以后, 党和政府拨乱反正, 实行改革开 放,引发了全社会的思想解放和文化复兴运动。其中 在宗教领域,随着宗教信仰自由政策的贯彻落实,大 多数宗教活动场所得到恢复和开放,各种宗教活动逐 步展开,信教人数迅速增加,这也促使主流社会开始 理性、客观地看待宗教。上世纪80年代初,理论界开 始围绕马克思"宗教是人民的鸦片"的名言展开论争, 多数观点认为,这句名言既不能理解为马克思宗教观 的主旨,也不能理解为他对宗教绝对否定的判断。把 宗教仅仅看作"鸦片"或毒品,从而导致了把信仰者斥 为"鸦片鬼"或"瘾君子",并荒唐地把宗教领袖们当作 "毒品贩子"。正是这样的看法在"文革"中赋予了摧残 所有宗教的行为以合法性。殊不知"鸦片"在当时的欧 洲普遍被视为一种有效的止痛剂,"鸦片"这个比喻表 明了马克思对宗教信徒的同情,而不仅仅是单纯的否 定。赵朴初居士在各种场合对这些观点持积极的支持 态度。这一论争极大地改变了主流社会过去那种对宗 教普遍和绝对的否定态度。上世纪八十年代中期以 后,知识分子中盛行的"文化研究热",使一个相对而 言较新的观念在宗教领域出现并且迅速地扩展,这就 是"宗教是文化"的观念。赵朴初居士在这个过程中发 挥了巨大的影响。他不仅创办了中国佛教文化研究所 和《佛教文化》期刊,而且在各种场合撰文或发表谈 话,大谈佛教对中国传统文化的影响,强调"佛教是文 化 "或" 宗教是文化 "。下面就例举赵朴老有关" 佛教是 文化"的部分经典论述试作分析。

上世八十年代初赵朴老出版了《佛教常识答问》

## 一书, 后来他在再版序言中说:

这本书是我近四十年前开始写的......。

我看过曾是毛主席的勤务员李银桥写的书:有一天,毛主席在延安出门散步,对李银桥说:"我们去看看佛教寺庙,好不好?"那有什么看头?都是一些迷信。"毛主席说:"片面片面,那是文化,你懂吗?"我因而想起文化大革命结束后,周建人先生写信给我说:"文革"初期范文澜先生向他说,自己正在补课,读佛书。范老说,佛教在中国将近两千年,对中国文化有那么深厚的影响,不懂佛教,就不能懂得中国文化史。一九八七年我到四川一个佛教胜地看到被人贴迷信标语的事实,回来写了一份报告,钱学森博士看见了,写信给我说:"宗教是文化"。

这三个人,一是伟大的革命家,一是著名的历史学家,一是当代的大科学家,所见相同,都承认佛教是文化,而今天还有不少人的认识水平和当年李银桥的一样。(《佛教文化》1999年第1期)

毛泽东、范文澜、钱学森可以说是二十世纪中后叶为我国广大民众所崇敬的具有代表性的人物,他们认为"宗教是文化",意义自然不同凡响!所以这是赵朴老最津津乐道的佚事,也是他提出"佛教是文化"的重要契机。笔者就曾多次听到他老人家谈起这些佚事。

又如中华书局《文史知识》于 1986 年第十期编辑 了"佛教文化专辑",其中赵朴老写有"佛教与中国文 化的关系"一文,此文先后被众多媒体转载,影响广 泛。文中说:

如何看待宗教和文化的关系, 这是每一个民族 在发展文化过程中必然会遇到的问题。佛教对中国 文化发生过很大影响和作用, 在中国历史上留下了 灿烂辉煌的佛教文化遗产。例如, 我国古代建筑保 存最多的是佛教寺塔, 现存的河南嵩山嵩岳寺砖 塔, 山西五台山南禅寺、佛光寺的唐代木构建筑, 应 县大木塔, 福建泉州开元寺的石造东西塔等, 都是 研究我国古代建筑史的宝贵实物。许多佛教建筑已成为我国各地风景轮廓线突出的标志。在一片郁郁葱葱之中,掩映着红墙青瓦、宝殿琼阁。精巧的佛教建筑为万里锦绣江山平添了无限春色。敦煌、云冈、龙门等石窟则作为古代雕刻美术的宝库举世闻名,它吸收了犍陀罗和印度的特点而发展成为具有中国民族风格的造像艺术,是我国伟大的文化遗产。

佛教还为中国文学带来了新的意境、新的文体、新的命意遣词方法。数千卷由梵文翻译过来的经典本身就是伟大富丽的文学作品。马鸣的《佛所行赞》带来了长篇叙事诗的典范;《法华》、《维摩》、《百喻》诸经鼓舞了晋唐小说的创作;般若和禅宗思想影响了陶渊明、王维、白居易、苏轼的诗歌。变文、俗讲和禅师的语录体都和中国俗文学有着很深的关系。

佛经中的动人故事常常成为艺术家们绘画的题材,曹不兴、顾恺之、张僧繇、展子虔、阎立本、吴道子等历代名画家皆以擅长佛画而传世。中国画学中由王维一派的文人画而发展到宋元以后盛行的写意画,则与禅宗思想有关。由此可见佛教对绘画艺术所起的作用。至于音乐方面,公元三世纪,中国已有梵呗的流行。唐代音乐又吸收了天竺乐、龟兹乐、安国乐等来自佛教国家的音乐,唐代音乐至今还有少部分保存在某些佛教寺庙中。

伴随佛教而来的还有天文、医药等科学技术的传习。唐代高僧一行创《大衍历》和测定子午线,对天文学作出了卓越贡献。隋唐史书上记载由印度翻译过来的医书和药方就有十余种,藏语系佛教中并且有医方明之学。佛教的刻经促进了我国印刷术的发展,至今被保存下来的世界上最古的版刻印本,几乎都是佛教经书图像。

佛教哲学蕴藏着极深的智慧,它对宇宙人生的洞察,对人类理性的反省,对概念的分析,有着深刻独到的见解。恩格斯在《自然辩证法》中称誉佛教徒处在人类辩证思维的较高发展阶段上。在世界观

上,佛教否认有至高无上的"神",认为事物是处在 无始无终,无边无际的因果网络之中。在人生观上, 佛教强调主体的自觉,并把一己的解脱与拯救人类 联系起来。佛学和中国古典哲学的交互影响,推动 了哲学提出新的命题和新的方法。它以独特的思想 方法和生活方式,给予人们以新的启发,使人们得 以解放思想,摆脱儒学教条,把人的精神生活推向 另一个新的世界。

那么佛教在发展社会主义的民族新文化过程中还有没有作用?人类文化发展是一个连续不断的过程,传统文化和现代文化不可能完全割断。我们要汲取传统文化中一切有价值的精华来充实发展社会主义的民族新文化。中国传统文化也包括佛教文化在内。现在有一种偏见,一提中国传统文化似乎只是儒家文化一家,完全抹煞了佛教文化在中国传统文化中的地位,抹煞了佛教徒对中国文化的贡献。其实魏晋南北朝以来的中国传统文化已不再是纯粹的儒家文化,而是儒佛道三家汇合而成的文化形态。

研究中国历史, 尤其是中国文化史离不开对佛 教的研究。事实上, 自公元 148 年安世高东来译经 引起,公元 260 年朱士行西行求经至公元 1175 年 朱熹、陆象山鹅湖之会 (前者标志一个新的文化运 动——佛学之开始,后者标志又一个新的文化运 动——理学之创立), 这一千余年是中国民族文化的 灿烂辉煌时期,也就是中外学者盛称的魏晋六朝隋 唐文化。五代北宋为其余波。恰恰在这一时期中作 为中国哲学思想发展主流的却是佛学。其时期之 长, 声势之大, 影响之广(传播国外), 都远非两汉经 学、宋明理学所能比拟。所以胡适当年写《中国哲学 史》半途辍笔,就是因为当时不懂佛学写不下去了。 还有一位我国当代著名的史学家(注:指范文澜。他 "文革"期间出版了《中国通史(唐与五代部分)》,其 中把佛教批得一无是处,影响甚广)早年曾对佛教 文化采取过虚无主义态度,但到了晚年却开始系统

地钻研佛经,表示自己需要补课。这位史学家对人 说,在中国历史上,佛教和文化关系如此之深,不懂 佛学就不懂中国文化。可是现在人们还是不重视研 究佛教, 把它看成粗俗的宗教迷信。例如对玄奘这 个中国历史上伟大的翻译家、旅行家、语言家和佛 学大师,在西方学者的世界史著作中都给他留下了 应有的篇章。在印度他的名字更是家喻户晓, 印度 前总理尼赫鲁把他尊为历史上的四大伟人之一。但 在中国,人们反而只知《西游记》里的唐僧,不知中 国文化史上的玄奘。更有甚者,有人还把佛教文化 这笔宝贵的文化遗产单纯地当作生财之道,发生了 许多不该发生的事情, 授人以中国不尊重文化的话 柄。现在许多人虽然否定佛教是中国文化的一部 分, 可是他一张嘴说话其实就包含着佛教成分。语 言是一种最普遍最直接的文化吧! 我们日常流行的 许多用语,如世界、如实、实际、平等、现行、刹那、清 规戒律、相对、绝对等等都来自佛教语汇。如果真要 彻底摒弃佛教文化的话,恐怕他们连话都说不周全 了。因此, 今天在制订文化发展战略时应该提出认 真研究佛教文化精华的问题。(见《佛教与中国文 化》第3页,中华书局1988年10月版)

这篇文章是赵朴老提出"佛教是文化"的理论根据,是他关于中国文化与佛教文化的深刻思考。其中的"文化"概念,涵盖了宗教、文学、艺术、科学、哲学、史学等几乎所有人类精神领域的内容,而佛教文化在中国的各种文化构成中占有不可分割替代的非常重要的地位,她已融入中华民族传统的血液之中,犹如我们所置身的大地、空气一样,"割不断,理还乱"。这就是为什么"文革"欲彻底消灭宗教,空前规模的破"四旧"依然阻止不了宗教和所谓"四旧"在今天的蓬勃发展,正所谓"野火烧不尽,春风吹又生"。这就是"宗教"!这就是"文化"!所以上述引文中赵朴老的如下观点就显得特别重要:"人类文化发展是一个连续不断的过程,传统文化和现代文化不可能完全割断。我们要汲取传统文化中一切有价值的精华来充实发

展社会主义的民族新文化。中国传统文化也包括佛教文化在内。现在有一种偏见,一提中国传统文化似乎只是儒家文化一家,完全抹煞了佛教文化在中国传统文化中的地位,抹煞了佛教徒对中国文化的贡献。"

另据《赵朴初传》(朱洪著,人民出版社 2004年6 月版第 298—299 页) 记载, 1990 年 10 月, 赵朴老到福 建参加佛教活动和考察宗教政策落实情况,一路上他 和福建省宗教事务局副局长余险峰谈起宗教学研究 的话题:"在一次青年工作的会议上,在说到当前的社 会道德风气对青年的影响时,钱学森先生深有感触地 对我说,'看来,宗教的道德可以作为今天社会主义道 德的补充。 过后不久,钱先生又写信给我,提出'宗教 是一门文化'的观点……这是一位科学家的话,是科 学家对宗教的评价。"赵朴初接着说:"有一年,我到一 地督促落实宗教政策,到一座寺庙,见墙上贴了一些 标语,如'宗教是精神污染'、'反对封建迷信'一类。" 余险峰说:"这恐怕是当地占用寺庙、阻碍落实宗教政 策的单位所为。"因为这种情况在福建也有。赵朴初点 头说:"是的。我对随行的地方干部说,不要给人家扣 帽子嘛! 你们谁知道'迷信'和'污染'两个字同宗教的 关系?你们知道这两个词的来源吗?他们答不上来。我 告诉他们,这两个词来源于佛经,要知道,佛经是反对 迷信、提倡正信,反对污染而强调出污泥而不染的人 生哲学的。"

赵朴初谈兴正浓,继续说:"你知道,人们如果简单地摈弃宗教会是什么样子吗?那就连话都说不周全。"接着,赵朴初举例说,"世界"、"如实"、"现行"、"现实"、"相对"、"绝对"、"弘扬"、"刹那"、"悲观"、"清规戒律"、"临时抱佛脚"等一系列日常用语,都是来源于佛教的。说到这里,赵朴初严肃而又语重心长地说:"宗教是一门文化,这是一个非常重要的观点。"

赵朴老这段谈话,反映了他提出"宗教是文化"的深刻背景和意义所在,是他大力推动宗教信仰自由政策贯彻落实、弘扬祖国传统文化的善巧方便。中国共产党信奉唯物主义和无神论,是不信宗教的。但作为

执政党又必须遵循《宪法》所制订的公民有宗教信仰 自由的条款。这是过去、现在和未来一段时期存在的 一个基本事实。中共十一届三中全会提出以经济建设 为中心,以实现中华民族的伟大复兴为目标,虽然搁 置和淡化了执政党与宗教间存在的意识形态差异和 矛盾, 但在过去几十年极左思想影响下形成的对宗教 的某些错误认识或偏见依然相当严重,这些思维定式 使相当多的人有意无意地将宗教贴上封建迷信、鸦 片、精神污染、愚昧落后、阻碍社会进步的麻烦制造者 的标签, 正是在这样一种与世界大多数国家完全不同 的社会氛围下,不仅主流社会中大多数知识分子讳言 宗教,与宗教保持距离,而且许多佛教徒竟然也是如 此,以致出现了许多社会各界人士宁愿从挂着"气功" 招牌的"法轮功"等邪教那里去满足宗教需要,也忌讳 到寺观教堂中去接触真正的宗教,这是我国长期的政 治运动造成的群体心理扭曲、畸形,是在社会转型时 期难免出现的价值失范、信仰危机。赵朴老敏锐地洞 察到这个问题的严重性,于是明确提出"佛教是文 化"。就佛教来讲、"佛教文化说"在中国最具说服力、 最能消除政教学三界存在的心结,是政教学三界可以 达成共识的交汇点和平台,是佛教突破种种禁锢的利 器和方便法门。虽然这个观念不是全新的发明,而且 其简单化的表述在理论上还是个容易引起混淆和误 解的提法, 但它的确在中国上世纪八十年代后期特定 的政治和社会情况中起到了极大的思想解放作用。它 突破了过去仅仅从意识形态和政治方面思考宗教的 陈旧模式,从而扩大了宗教研究的视角,开启了新的 研究领域。随着越来越多的人接受了"宗教是文化"这 个观念,"宗教是鸦片"这一观念的影响已越来越小, 从而大大推动了宗教信仰自由政策的贯彻落实和佛 教事业的发展。

当宗教信仰自由政策的贯彻落实和佛教事业的发展到了一定程度的时候,作为宗教领袖的赵朴老又开始了"因势利导"、"以权显实"的导向。这种导向最具代表的则体现在1991年10月,赵朴老在全国政协

宗教委员会报告会上所作的一次讲话。他指出:

宗教包容丰富的文化内涵, 从这个意义上可以说, 宗教是文化。从宗教的实在整体来说, 它既是一种社会意识形态, 又是一种社会实体。从它是一种社会意识形态来说, 它既是一种特定形态的信仰, 又是一种文化形态。("在全国政协宗教委员会报告会上的讲话", 见《法音》1992 年第 1 期第 4 页)

这段话非常重要,是赵朴老为了避免人们对"宗 教是文化 "产生误解所作的概念明确的界定。换句话 说,"宗教是文化",并不是说宗教仅仅是文化,只是以 宗教包含有丰富的文化内涵这一前提而提出来的。朴 老在关于宗教与社会主义社会相适应的谈话中也有 类似的观点。他将宗教的实在整体划分为宗教的信仰 形态、文化形态和由宗教信徒结成的社会实体这三部 分,并认为宗教的这三部分都可以为社会主义社会的 建设发挥积极的作用。显然,在宗教的这三种形态中, 宗教的"信仰形态"是根本、是核心,是宗教不同于哲 学、科学、文学艺术、社会伦理等的本质区别所在。而 宗教的"文化形态"只是宗教"信仰形态"影响下的外 在表现。原中国佛教协会副秘书长游骧先生在回忆赵 朴老时明确指出: 他提出"佛教是文化"并非要淡化 宗教的思想信仰形态, 而是针对" 左 "的思潮影响下无 视宗教的科学文化内涵,将宗教的文化形态剥离突出 出来,其实是在强调"宗教首先是一种信仰,同时还是 一种文化 "。(见《法音》2001 年第 6 期第 12 页)据中国 佛教协会副会长圣辉法师介绍说, 1992 年他跟随朴老 首访韩国,在济州岛海边散步时,朴老专门与他谈过 提"佛教是文化"的初衷,并说到佛教的道风建设比什 么都重要。所以,任何假借"佛教是文化"这一命题将 佛教泛文化化都是不可取的。

(四)突出宗教文化性的意义与佛教泛文化化的 危害

中国是一个文明古国,也是一个文化大国。佛教传入中国二千年来,与中国固有的文化相融合,从其信仰形态来说,已成为了中国人自己的宗教;从其文

化形态而言,已成为中国传统文化的一个重要组成部 分,如果不了解中国佛教,要编写出一本完整的中国 宗教史、中国思想史、中国哲学史乃至中国文学史、中 国艺术史等, 都是不可能的。这就注定了佛教在中国 的弘扬具有先天的优势, 而突出佛教的文化性, 在当 今社会更具有特殊的意义。历史上中国的博学鸿儒、 文人墨客大多数都游心于儒释道之间。记得笔者在北 京参加一个学术研讨会,北京大学著名的季羡林教授 在会上说他很赞同"佛教是文化"因为佛教文化是人 类共同的财富,是不分民族、国界和信仰的,比如人们 到五台山,都会为那美仑美奂的建筑和雕塑所吸引; 又如佛教音乐,也能给人们以特有的韵律美的享受 ......。季羡林教授是不信佛的,但这不妨碍他研究佛 教,从佛教文化中汲取一切有价值的精华为现实生活 服务。他的观点在今天很有代表性。二十多年来学术 界、文化界发表、出版了大量研究、弘扬佛教文化的文 章、专著,形成了一股"佛教文化热"。学界甚至出现了 一个"文化佛教徒"的名称,用来称呼那些同情佛教并 作出贡献的研究者,赵朴老生前对这类学者是很尊重 的,这一名称的出现本身就是一个显著的标志,说明 中国佛教从"文革"浩劫中走出来并获得迅速发展,单 靠僧人的努力是不够的,学者们的文化活动功不可 没。赵朴老提出"佛教是文化",其目的就在于突出佛 教的文化性, 从而为社会各界人士正确认识佛教、参 与佛教文化建设搭建一个广阔的平台, 也为佛教拓展 了更大的生存空间和发展领域。

从佛教界来说,突出佛教的文化性,旨在引起广 大佛教徒对我国丰富的佛教文化宝藏的重视,从而更 好地加以继承和弘扬。朴老对于以汉文字为载体、以 儒释道为代表的中国传统文化的继承、发扬问题非常 关切。现在许多年轻人认不得繁体字,硬笔字都写不 好,更何况毛笔字;连普通的古文都读不懂,更何况佛 经和古代诗歌词赋!我国历史上的高僧多数是儒释道 兼通的,中国的传统文化在佛教寺院和佛教信徒中大 量传承下来,所以他非常希望佛教徒尤其是佛学院的 法师们能担当起传承祖国传统文化的重任。记得 1986 年笔者随同赵朴老到中国佛学院参加 86 届学僧的毕业典礼,赵朴老作了很生动的讲话(见《法音》1986 年第5期),要求学僧们要立大志,发大愿,广学多闻,并做到德才兼备,知恩报恩。其中有如下几段话颇能反映朴老提出"佛教是文化"的用心:

我国有一句成语:"学无止境"。所以无论从世间法来讲,从佛法来讲,"学无止境"都是真理。

我们从事一项工作,要从外行成为内行,从内行成为能手,就必须做到古代哲人所说的"博学、审问、慎思、明辨、笃行"。博学,就是说,我们要成就一门专业,就要把所有与这门专业有关的知识学到手,这就要博学。能博才能专,不博就不能专。"审问、慎思",就是分析、研究,不分析研究,也就不能明辨是非,明辨其所以然,明辨应当怎样工作。经过了博学、审问、慎思、明辨之后,就要认真不苟地、坚韧不拔地、不怕艰难险阻地去工作,这叫做笃行。能够"博学、审问、慎思、明辨、笃行",这才是善于工作,善于学习。

我们佛教徒处在这样一个伟大的时代,要报国 家恩、报众生恩,确是大有可为。我们佛教徒应当发 挥我们的优势, 尽我们的心力, 为" 庄严国土, 利乐 有情"做出贡献。"优势"这两个字,用另外一种话 讲,就是特殊的有利条件。用佛教的语言就是"殊胜 因缘"。我们佛教的优势是什么呢?佛教在历史上对 中国的文化作出过伟大的贡献,这是可以当仁不让 的。这不仅是在国内,对朝鲜、对日本、对东南亚许 多国家,都有极大的影响。所以我们中国人要研究 中国文化史, 离不开佛教。有一位历史学家, 过去没 有研究佛教,他的书上批判了佛教。不过他声明由 于自己不懂,书中有关佛教的部分是找别人代写 的。后来到文革初期,他才研究佛教,看佛经,认为 佛教与中国文化的关系太深了,不懂佛教就不懂得 中国文化史。现在不仅国内,就是外国人研究汉学, 研究藏学,都离不开佛教。

弘扬佛教文化,是人间佛教的一项重要内容,是 佛教适应社会主义社会的一个有效途径。事实证明, 突出佛教的文化性,有利于僧才的全面培养和四众弟 子整体素质的提高,有利于寺院拓展佛教的文化功能,有利于佛教的对外交往和扩大佛教的社会影响。

但也毋庸讳言,"佛教是文化"这一口号的提出,也带来不少问题,引起一些人的质疑。如复旦大学哲学系王雷泉教授 1993 年在河北赵县柏林寺第一届生活禅夏令营上作题为《中国佛教的过去、现在与未来》的演讲时指出:

……关于宗教的"文化论",由上述二个理论 (注:指宗教的"五性论"和"适应论")所制约,有些 佛教界和学术界人士避开宗教的信仰层圈和政教 关系等敏感问题,推出"宗教是一种文化"的口号, 仅在宗教的文化层圈中做文章,模糊了佛教的宗教 品格。

记得在上世纪 90 年代末中国社会科学院世界宗教研究所举办的"佛教与现代社会"研讨会上,国家图书馆馆长任继愈先生谈到"佛教是文化"时说,我现在怕谈文化,如今"文化"谈得太滥了,什么都说成是文化。他并非认为佛教不是文化,而是因为文化的概念太宽泛,贴上文化这一标签的价值就不大了。

同样, 苏州戒幢佛学研究所的宗舜法师 2001 年在 《从佛教的宗教本质看佛教的社会功能》一文中指出:

从"文化"的概念来看,人类的一切精神和物质财富都是文化,这是一个极为广泛的范畴。而且,随着大家认识的深化,强调佛教是文化的社会思想背景发生了变化。今天,"文化"这一概念已经被泛化,有些人言必称"文化",不仅有茶文化、酒文化,甚至还有太监文化、娼妓文化、厕所文化……很显然,现在再泛泛地说佛教是文化,既不能准确反映佛教的本质特征,也有将佛教庸俗化之嫌。

苏州戒幢佛学研究所所长济群法师 2004 年在《汉传佛教的反思》一文中指出:

在当代的佛教弘扬中,还出现了不同以往的动

向,那便是学术化的佛教。在相当一段时期,佛教因被视作迷信而为世人所不屑。自赵朴老提出"佛教是文化"之说,才使佛教重新引起文化界的关注。近年来,许多高校也开始重视佛学研究,纷纷成立宗教研究所及佛学中心,更有不少学者投身于佛学研究的热潮。佛教界对此也表现得相当积极,一些青年僧人先后进入国内外高校攻读学位,各地寺院也纷纷举办学术会议、创办学术刊物。这种潮流,对于佛教在文化界的推广显然有着积极意义。可学术所能关注的,只是佛教作为文化的层面,而佛教所具有的深刻义理及内证,并不是仅靠学术研究便能触及的。而作为住持佛法、荷担如来家务的僧伽,如果只关心学术层面的佛教,势必会失去僧伽的本色。

上述学者和法师对"佛教是文化"的质疑和忧虑 是不无道理的。因为现代大陆的绝大多数的专家学者 和政府官员都没有宗教信仰、宗教感情和内证体验. 更缺乏宗教的超越、无我、奉献的精神, 所以他们所津 津乐道的佛教文化,多数都停留在庞朴先生所说的文 化的外层——物质层,充其量也过不了文化的中间 层, 即心物结合的一层; 达不到、也讳言佛教文化的里 层——心理层,包括佛教的价值理念、思维方式、表达 方式、信仰等。或停留在汪澍白先生所说的器物层面、 制度层面,难免忽视和缺失了佛教文化的精神层面。 这本身不是问题, 我们也不能苛求他们要有宗教信仰 和宗教内证体验。问题是教内有些人意识不到这一 点,盲目跟风,离开了自身的宗教本位,将主要的精力 投入到佛教的载体或文化表现形式上,结果造成佛教 主体性质模糊,神圣性资源大量流失;寺院功能严重 错位,本末倒置;僧人宗教职责大为弱化,失去凝聚 力。

也有某些学者不能安住于学术本位,利用他们在社会上的地位和影响力,将佛教泛文化化。所谓佛教泛文化化,特指某些人根据自己的认识、好恶或为从佛教中获取利益,片面理解"佛教是文化"的涵义,采用广义的佛教文化概念进行包装,而在实际的认知和

操作上运用的是狭义的佛教文化概念, 甚至有意识地 以佛教的"文化形态"取代佛教的"信仰形态",以佛教 文化取代佛教和佛法。这样一来, 就在相当程度上模 糊了佛教的宗教品格,严重干扰了佛教的信仰建设、 道风建设, 使佛教变得世俗化、庸俗化。 更有一些不法 商人和公司企业与某些地方党政干部相勾结, 无视党 的宗教信仰自由政策,将佛教文化当作一种文化产业 进行商业炒作,打着发展经济、弘扬传统文化的旗号 滥建"文化庙"、"旅游庙"、或利用职权和特殊的关系、 强行将佛教的名山圣地由他们管理, 纳入到他们设计 的文化产业、旅游产业链中,不断强化寺院的旅游功 能、文化功能甚至商业功能,而忽视和限制寺院最为 根本的宗教功能,甚至无视佛教的清规戒律、礼仪传 统和佛教徒的宗教感情, 把清净佛地搞得面目全非、 乌烟瘴气。一些文物部门和园林部门长期占据佛教寺 院, 置党的宗教信仰自由政策于不顾, 把佛教寺院当 作"唐僧肉",大卖门票,兜售商品,搞所谓文化旅游, 拒不归还佛教界管理。这样一来,佛教不是主体,而成 了附庸,僧人不是寺院的主人,而成了他们的"打工 仔",从而严重扭曲了寺院的固有功能,破坏了中国佛 教界的形象, 伤害了广大佛教徒的宗教感情, 同时也 损害了党和政府宗教信仰自由政策的形象。2005年 12月15日,中国佛教协会圣辉副会长在云南考察由 大理文化局兴建的崇圣寺时就特别强调指出:

一座寺院及其佛教文化设施,如果没有佛教慈悲、智慧的教理教义作依托,没有僧人来住持、弘扬,那么它们就不过是一些徒有其表没有灵气的文化躯壳,是没有生命力的。因此,佛教寺院应当由有修持讲道风的僧人来住持,按照佛教的教义和教规来管理,这不仅符合中国历来的传统,也符合党的宗教信仰自由政策,不仅有利于佛教文化的弘扬,也有利于地方经济的发展。

王雷泉教授在河北赵县柏林寺第一届生活禅夏令营 上早就指出:

中国在走向现代化, 工业文明在推动佛教传播

的同时,也会带来世俗化的弊病。据我看来,随着法制建设,对佛教在政治上压制的极左做法对佛教的负面影响的比重正在下降,而在经济上利用佛教的极右做法对佛教的负面影响的比重正在上升。本世纪末下世纪初,土豪劣绅对寺产巧取豪夺,将成为一个非常严重的问题,而它对佛教的破坏将是致命的。政治上的弹压,只能激发佛教徒的护教热忱和敌忾心;经济上的腐蚀,毁掉的就不是一代人了。由此可见,如果只是强调佛教的文化性或文化功能,无视佛教的宗教性和宗教功能,就会带来一系列严重的后果。

(五)端正对宗教的认识和态度,促进宗教健康和 谐地发展

宗教是人类特有的产物,无论何种地域、人种、民族、国度,都会有宗教和宗教的表现形式。它是各种文化的源头,人类心灵的圣殿,也是人心安定的镇定剂、社会稳定的一道闸门。宗教信仰本身也是公民最基本的人权。未来不管社会如何变化,宗教自身如何变化,它都将是与人类相伴始终的一种文化现象。

近代社会发生了巨变,给宗教造成了危机,宗教的危机反过来也必然给社会造成种种危机。宗教的危机,本质上还是人的危机、社会的危机。从这个角度来说,只有端正对宗教的认识和态度,促进宗教健康和谐的发展,才能真正化解人类社会的危机。

近代中国,由于宗教发展的严重滞后,由于世人对宗教的偏见、歧视,宗教界面临着巨大的压力和危机,佛教界首当其冲。于是当科学一时成为真理的"标准"时,便出现了"佛教是科学"说;当唯物主义和无神论成为主流思潮时,便有了"佛教是无神论、讲辩证法",当世人多主张宗教是迷信、是鸦片、是精神垃圾时,便有了"佛教非宗教"、"佛教是哲学"、"佛教是文化",当有感于"庙产兴学"、世人大谈教育兴国时,便有人提出"佛教是教育"……。这些观点正确吗?应该说都有一定道理,但这种种提法有以偏概全之嫌,客观地说,它们都是佛教界应对危机、适应潮流的方便

之论,有利有弊。这些说法之所以能够在教内或社会盛行一时,根本在于社会对宗教还存在严重的误解、偏见和歧视,宗教信仰自由政策还没有真正落实,佛教的现代发展还不到位,佛教徒自身对佛教的生存状况和表现还缺乏信心,佛教还存在危机!

与此相应, 近代一些社会知识精英认为, 宗教的 确有许多迷信成份,已不适应时代的发展,但宗教教 义中的许多微言大义与宗教伦理道德诸要素和其丰 富的文化宝藏,具有不朽的价值,在民众中仍有相当 的影响力,如果一概混同脏水(迷信)泼掉,殊为可惜。 如果去掉它的宗教包装,或剔除其中的"迷信"成份, 使之具有普世的指导性和建设性,那就两全其美了。 于是经过大量艰苦的研究,提出并试图建立"科学宗 教 "、" 伦理宗教 "甚至" 文化宗教 "等。这些人代表了社 会的良知,他们对于真善美的孜孜追求,对于宗教文 化的保护和弘扬,令人肃然起敬。他们的口号其实与 上述"佛教是……"有异曲同工之妙,如果他们的主张 和努力能够实现,我想也许是人类的福音。但问题是, 他们的口号或主张,过于理性,知识性强,无不定位在 世俗的"有限"的层面,不符合宗教内在的发展规律, 不能满足人类对于无限、神圣的精神追求,虽然不会 产生宗教的弊端, 却也替代不了宗教的职能, 因而是 行不通的,甚至会遭到宗教界的疑忌和反感。中国社 会科学院哲学所胡中孚研究员 2002 年在其《宗教、科 学、文化反思录》一文中指出:

近代学者有以美学(文学艺术)或德育(伦理学)代替宗教的想法,这是行不通的,文化的宗教、哲学、科学、美学、伦理学五大要素是不能互相取代的。宗教是人类文化的母体,是人类一切精神创造活动的资源,是文化的最高层次。哲学、科学、文学艺术和社会伦理都是由宗教派生出来的,并以宗教信念为支柱才能发展。

人类文明都不能没有自己理想的超越世界,例如西方人的"上帝",中国儒家的"天",佛教的"佛",伊斯兰教的"真主"乃至老子的"道"。这种一切价值

之源的超越世界是文化体系的支点,它在人类文明中的位置是不可取代的。

前面说过,"佛法"是释迦牟尼佛开示的解脱生死痛苦和众生身心烦恼、悟证"诸法实相"的思想理论与修行方法,是不共世间的,用哪一种学科概念来加以诠释和比拟都不适合,若仅以世间学术来研究,总有隔靴搔痒的感觉,所以当代佛学泰斗印顺导师要提出"以佛法研究佛法";"佛教"则包括佛教的教主、教典、教义、教团、教规,以及佛教创立二千五百多来所形成的庞大的理论体系、组织体系和文化体系。从社会科学来说,为了与其它学科、界别相区分,将它定义为一种宗教,还是恰如其分的,这已为世界所公认。而用哲学、科学、教育、伦理、文化等概念来定义,都是不恰当的,容易造成混淆和诸多流弊。

中国人最讲名份,名正则言顺。而近百年来,加在宗教头上的不良标签太多,已成为广大宗教徒心中挥之不去的梦魇。尽管党和政府实行改革开放,依法治国,宗教信仰自由政策得到一定程度的贯彻落实,但许多佛教徒或宗教徒仍不敢公开自己的宗教信仰,忌讳"宗教"一词,以至要用其它种种时髦的名词来加以包装。李洪志当年正是看准了民众的这一心理,打着气功和所谓"最高佛法"的幌子,兜售其邪教之实,吸引了那么多中共党员、政府干部、知识分子和老百姓,

教训是深刻的。我们今天对"佛教是文化"等进行反 思, 其目的在于澄清近代以来关于佛教的种种提法造 成的思想混乱,揭示这些提法产生的时代背景和现实 因缘, 以还佛教一个本来面目, 促进佛教的信仰建设、 道风建设、人才建设、制度建设、组织建设和文化建 设。希望广大佛教徒解放思想,提高对作为世界三大 宗教之一的佛教的信心,增强自豪感,从而在国家的 法律、法规范围内, 名正言顺、理直气壮地去做佛教徒 应该做的事情,为庄严国土、利乐有情、佛日增辉、法 轮常转做出自己的贡献。过去那种既希望佛教作为宗 教受到《宪法》的保护,又不承认佛教是宗教的扭曲现 象再也不要发生了。同时,希望政界、理论界和文化界 也能在精神文化领域落实宗教信仰自由政策,对宗教 和宗教徒多一份宽容和理解,与宗教界一道共同为宗 教营造一个良好的法律环境、政策环境和文化环境, 促进宗教健康和谐的发展,这反过来对社会的和谐稳 定和中华民族的伟大复兴必能产生积极的影响。我以 为这也是当今构建和谐社会的重要一环。

此外应特别强调的是,要防止将信仰与文化对立起来。现在社会上有两种倾向,一种是一些人入了宗教,便急于出世解脱,以为世间法没有用了,一切交给"佛"、"神",从而排斥世间的科学和文化知识,这种"有了'信仰'没有了文化"的认识和态度,既无益于个

人、家庭、社会,也无益于自己 所信仰的宗教。一种是懂了点 科学知识,就以为知识就是力 量,科学万能,从而歧视、排斥 宗教,这种"有了'文化',而排 斥宗教"的认识和态度有失。 薄、偏颇,既无益于社会,也无 益于个人。总之,这两种倾向 都是造成宗教不和谐、社会不 和谐的因素,危害甚大。

(待 续)

